
 



RESOLUSI KONFLIK PADA MASYARAKAT MAJEMUK 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Yusup Rohmadi, M.Hum. 

Krisbowo Laksono, S.Ud.,M.Hum. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Tahta Media Group 

  



ii 

 
 



iii 

RESOLUSI KONFLIK PADA MASYARAKAT MAJEMUK 

 
Penulis: 

Prof. Dr. Yusup Rohmadi, M.Hum. 

Krisbowo Laksono, S.Ud.,M.Hum. 

 
Desain Cover: 
Tahta Media 

 
Editor: 

Dr. H. Moh. Bisri, M.Pd. 

 
Proofreader: 
Tahta Media 

 
Ukuran: 

vii, 87, Uk: 15,5 x 23 cm 
 

ISBN: 978-634-262-140-0 
 

Cetakan Pertama: 
Januari 2026 

 
Hak Cipta 2026, Pada Penulis 

Isi diluar tanggung jawab percetakan 

Copyright © 2026 by Tahta Media Group 
All Right Reserved 

 
PENERBIT TAHTA MEDIA GROUP 

Perumahan Mitra Utama Residence 3 Blok A no 1, Sawahan, Tempel, 
Kec. Gatak, Kabupaten Sukoharjo, Jawa Tengah 57557 

email: tahtaliterasimedia@gmail.com 
website: http://store.tahtamedia.co.id/ 

Anggota IKAPI (216/JTE/2021) 

  

mailto:tahtaliterasimedia@gmail.com
http://store.tahtamedia.co.id/


iv 

KATA PENGANTAR 
 

Syukur alhamdulillah kami panjatkan kehadirat Allah SWT, dimana 

buku Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk ini bisa terbit. Buku ini 

merupakan sari dari hasil penelitian yang dilakukan di daerah Klaten dimana 

daerah ini menjadi percontohan bagaimana suatu masyarakat menjaga 

kerukunan antara umat.  Keterlibatan berbagai organisasi masyarakat dan 

organisasi keagamaan mampu membangun kedamaian sebagai upaya 

pencegahan terjadinya konlik di masyarakat melalui kegiatan Bersama. 

Masyarakat majemuk merupakan kenyataan sosial yang tidak dapat 

dihindari dalam kehidupan bangsa modern. Keberagaman suku, agama, 

budaya, bahasa, dan kepentingan, di satu sisi merupakan kekayaan yang 

memperkuat identitas kolektif, namun di sisi lain berpotensi melahirkan 

konflik apabila tidak dikelola secara adil dan bijaksana. Dalam konteks inilah, 

rekonsiliasi konflik menjadi sebuah urgensi yang tidak hanya bersifat reaktif 

setelah terjadinya kekerasan, tetapi juga preventif dalam membangun 

kehidupan sosial yang berkeadilan dan berkelanjutan. 

Konflik sosial yang berkepanjangan tidak hanya menyisakan kerusakan 

fisik, tetapi juga luka psikologis, trauma kolektif, serta retaknya kepercayaan 

antar kelompok. Tanpa upaya rekonsiliasi yang sungguh-sungguh, konflik 

berisiko diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Oleh karena itu, 

rekonsiliasi harus dipahami sebagai proses strategis untuk memulihkan relasi 

sosial, membangun kembali kepercayaan, serta menciptakan ruang dialog 

yang setara dan inklusif. 

Buku Rekonsiliasi Konflik dalam Masyarakat Majemuk menawarkan 

kerangka pemikiran, strategi, serta model-model rekonsiliasi yang dapat 

diterapkan dalam berbagai konteks sosial. Berbagai pendekatan yang dibahas 

mulai dari dialog antar kelompok, keadilan restoratif, rekonsiliasi berbasis 

kearifan lokal, hingga peran negara dan masyarakat sipil diharapkan dapat 

memberikan pemahaman komprehensif mengenai bagaimana konflik dapat 

ditransformasikan menjadi peluang bagi penguatan kohesi sosial. 

Lebih dari sekadar kajian teoritis, buku ini juga menekankan pentingnya 

praktik dan pembelajaran dari berbagai pengalaman rekonsiliasi yang telah 

diterapkan di masyarakat majemuk. Dengan menggabungkan analisis 

konseptual dan contoh penerapan, buku ini diharapkan dapat menjadi rujukan 

bagi akademisi, mahasiswa, pembuat kebijakan, praktisi perdamaian, serta 



v 

siapa pun yang memiliki kepedulian terhadap upaya membangun kehidupan 

sosial yang damai dan bermartabat. 

Akhir kata, kami berharap buku ini dapat memberikan kontribusi nyata 

dalam memperkaya diskursus tentang resolusi dan rekonsiliasi konflik, serta 

menginspirasi lahirnya inisiatif-inisiatif perdamaian yang berakar pada nilai 

kemanusiaan, keadilan, dan penghormatan terhadap keberagaman. 

Semoga buku ini bermanfaat. 

 

 

Surakarta, 19 Januari 2026 

Penulis  

 

Yusup Rohmadi 

Krisbowo Laksono 

 

  



vi 

DAFTAR ISI 
 

KATA PENGANTAR ................................................................................... iv 

DAFTAR ISI ................................................................................................. vi 

BAB I PENDAHULUAN .............................................................................. 1 

A. Latar Belakang Konflik dalam Masyarakat Majemuk ...................... 1 

B. Realitas Kemajemukan Sosial ........................................................... 5 

C. Permasalahan dan Tantangan Resolusi Konflik .............................. 10 

BAB II KONSEP DASAR KONFLIK SOSIAL .......................................... 15 

A. Pengertian Konflik Sosial ................................................................ 15 

B. Jenis Konflik dalam Masyarakat ..................................................... 18 

C. Penyebab Konflik Sosial ................................................................. 23 

D. Dinamika Konflik dalam Masyarakat Majemuk ............................. 28 

E. Dampak Konflik terhadap Kehidupan Sosial .................................. 32 

BAB III MASYARAKAT MAJEMUK DAN        

MULTIKULTURALISME .......................................................................... 38 

A. Pengertian Masyarakat Majemuk .................................................... 38 

B. Karakteristik Masyarakat Majemuk ................................................ 39 

C. Multikulturalisme sebagai Pendekatan Sosial ................................. 43 

D. Integrasi Sosial dalam Masyarakat Majemuk .................................. 46 

BAB IV TEORI DAN PENDEKATAN RESOLUSI KONFLIK ................ 51 

A. Pengertian Resolusi Konflik ............................................................ 51 

B. Tujuan Resolusi Konflik .................................................................. 52 

C. Pendekatan Negosiasi dan Mediasi dalam Resolusi Konflik .......... 56 

D. Peran Kearifan Lokal dalam Resolusi Konflik ................................ 60 

BAB V STRATEGI RESOLUSI KONFLIK PADA MASYARAKAT 

MAJEMUK .................................................................................................. 65 

A. Pencegahan Konflik Berbasis Partisipasi ........................................ 65 

B. Dialog Antarbudaya dan Antaragama dalam Resolusi Konflik ...... 69 

C. Penguatan Modal Sosial .................................................................. 74 

BAB VI STUDI KASUS RESOLUSI KONFLIK DI KLATEN ................. 79 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................... 83 

BIODATA PENULIS ................................................................................... 86 

 

 



 

Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 1  

BAB I 
PENDAHULUAN 

 

 

 

 

A. LATAR BELAKANG KONFLIK DALAM MASYARAKAT 

MAJEMUK 

Masyarakat majemuk merupakan realitas sosial yang ditandai oleh 

keberagaman suku, agama, ras, budaya, dan latar belakang sosial ekonomi. 

Kemajemukan tersebut terbentuk melalui proses sejarah yang panjang, 

termasuk migrasi, kolonialisasi, dan perkembangan sosial politik. Dalam 

pandangan sosiologis, masyarakat majemuk adalah masyarakat yang terdiri 

atas berbagai kelompok sosial dengan sistem nilai dan identitas yang berbeda, 

namun hidup dalam satu kesatuan wilayah dan struktur politik yang sama. 

Furnivall (1948) menyatakan bahwa masyarakat majemuk adalah “a society 

in which different sections of the community live side by side, but separately, 

within the same political unit.” Kondisi ini menunjukkan bahwa keberagaman 

tidak selalu diikuti oleh integrasi sosial yang kuat. 

Dalam konteks masyarakat majemuk, konflik sosial menjadi fenomena 

yang sulit dihindari. Perbedaan kepentingan, nilai, dan identitas 

antarkelompok sering kali memicu ketegangan sosial, terutama ketika sumber 

daya yang tersedia bersifat terbatas. Coser (1956) menjelaskan bahwa “social 

conflict is a struggle over values or claims to status, power, and scarce 

resources,” sehingga konflik muncul sebagai bagian dari interaksi sosial yang 

dinamis. Apabila perbedaan tersebut tidak dikelola melalui mekanisme sosial 

dan institusional yang adil, konflik dapat berkembang menjadi kekerasan 

sosial yang mengancam stabilitas dan kohesi masyarakat. 

Selain faktor perbedaan identitas, konflik dalam masyarakat majemuk 

juga dilatarbelakangi oleh ketimpangan sosial, ekonomi, dan politik. 

Ketidakadilan dalam distribusi sumber daya, akses terhadap kekuasaan, serta 

pengakuan sosial sering kali memperkuat rasa ketidakpuasan kelompok 

tertentu. Galtung (1969) menyebut kondisi ini sebagai kekerasan struktural, 

yaitu situasi di mana struktur sosial secara sistematis menciptakan 

ketidaksetaraan dan membatasi peluang hidup kelompok tertentu. Oleh karena 



2 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

itu, konflik dalam masyarakat majemuk tidak dapat dipahami hanya sebagai 

persoalan perbedaan, melainkan sebagai akibat dari interaksi kompleks antara 

identitas, struktur sosial, dan kebijakan publik. 

1. Kemajemukan sebagai Realitas Sosial 

Masyarakat majemuk merupakan kenyataan sosial yang tidak dapat 

dihindari dalam kehidupan modern. Kemajemukan tersebut tercermin 

dalam perbedaan suku bangsa, agama, bahasa, budaya, adat istiadat, serta 

latar belakang sosial dan ekonomi. Dalam perspektif sosiologis, 

masyarakat majemuk adalah masyarakat yang tersusun atas berbagai 

kelompok sosial yang memiliki sistem nilai dan identitas yang berbeda-

beda, namun hidup dalam satu kesatuan wilayah dan sistem politik yang 

sama. Furnivall (1948) menyatakan bahwa masyarakat majemuk adalah 

“a society in which different sections of the community live side by side, 

but separately, within the same political unit.” Pernyataan ini 

menegaskan bahwa kemajemukan sering kali ditandai oleh koeksistensi 

kelompok-kelompok yang berbeda tanpa integrasi sosial yang kuat. 

Di satu sisi, kemajemukan merupakan kekayaan sosial yang 

berpotensi memperkaya dinamika budaya, memperluas perspektif sosial, 

serta memperkuat modal sosial masyarakat. Namun di sisi lain, 

kemajemukan juga mengandung potensi konflik apabila tidak dikelola 

secara adil dan inklusif. Perbedaan identitas yang tajam dapat 

memunculkan prasangka, stereotip, dan diskriminasi antarkelompok, 

yang pada akhirnya berujung pada konflik sosial terbuka. Oleh karena 

itu, konflik dalam masyarakat majemuk tidak dapat dipahami semata-

mata sebagai fenomena individual, melainkan sebagai gejala struktural 

yang berakar pada relasi sosial yang kompleks. 

2. Konflik sebagai Fenomena Sosial  

Konflik merupakan bagian inheren dari kehidupan sosial. Setiap 

masyarakat, baik homogen maupun majemuk, tidak pernah sepenuhnya 

terbebas dari konflik. Coser (1956) menyatakan bahwa “social conflict 

is a struggle over values or claims to status, power, and scarce 

resources.” Konflik muncul ketika individu atau kelompok berusaha 

mempertahankan kepentingan, nilai, dan identitasnya, terutama dalam 

situasi keterbatasan sumber daya. 

 

 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 3  

Dalam masyarakat majemuk, potensi konflik menjadi lebih besar 

karena adanya perbedaan nilai, kepentingan, dan identitas yang saling 

berinteraksi. Konflik tidak selalu bersifat negatif; dalam batas tertentu, 

konflik dapat berfungsi sebagai mekanisme perubahan sosial dan 

penyesuaian struktur sosial. Namun, konflik yang tidak terkelola dengan 

baik dapat berkembang menjadi kekerasan sosial yang merusak tatanan 

kehidupan masyarakat dan mengancam integrasi nasional. 

Menurut Dahrendorf (1959), konflik sosial sering kali bersumber 

dari relasi kekuasaan yang tidak seimbang. Ia menyatakan bahwa 

“conflict arises from the differential distribution of authority in society.” 

Dalam konteks masyarakat majemuk, ketimpangan akses terhadap 

kekuasaan, sumber daya ekonomi, dan pengakuan sosial antar kelompok 

dapat memperkuat potensi konflik laten yang sewaktu-waktu dapat 

meledak menjadi konflik terbuka. 

3. Perbedaan Identitas dan Politik Pengakuan 

Salah satu latar belakang utama konflik dalam masyarakat majemuk 

adalah persoalan identitas. Identitas sosial—baik etnis, agama, maupun 

budaya—menjadi dasar bagi individu dan kelompok untuk membangun 

rasa kebersamaan (sense of belonging). Namun, identitas juga dapat 

menjadi sumber eksklusivisme yang memicu konflik ketika digunakan 

untuk membedakan “kami” dan “mereka”. 

Taylor (1994) dalam teorinya tentang politics of recognition 

menegaskan bahwa pengakuan terhadap identitas kelompok merupakan 

kebutuhan fundamental dalam masyarakat modern. Ia menyatakan 

bahwa “nonrecognition or misrecognition can inflict harm, can be a form 

of oppression.” Ketika suatu kelompok merasa identitasnya diabaikan, 

direndahkan, atau didiskriminasi, maka konflik sosial menjadi respons 

yang hampir tak terelakkan. 

Dalam masyarakat majemuk, konflik berbasis identitas sering kali 

diperparah oleh narasi eksklusif yang dikonstruksi secara sosial dan 

politis. Identitas agama dan etnis, misalnya, dapat dipolitisasi untuk 

kepentingan kekuasaan, sehingga memperlebar jurang perbedaan dan 

meningkatkan eskalasi konflik. Kondisi ini menunjukkan bahwa konflik 

dalam masyarakat majemuk tidak berdiri sendiri, melainkan berkaitan 

erat dengan struktur sosial dan dinamika politik yang melingkupinya. 

 



4 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

4. Ketimpangan Sosial dan Ekonomi sebagai Akar Konflik 

Selain faktor identitas, ketimpangan sosial dan ekonomi merupakan 

latar belakang penting konflik dalam masyarakat majemuk. Ketimpangan 

dalam distribusi sumber daya, akses pendidikan, lapangan pekerjaan, dan 

layanan publik sering kali tumpang tindih dengan perbedaan identitas 

kelompok. Hal ini menciptakan persepsi ketidakadilan struktural yang 

memperkuat rasa frustrasi dan ketegangan sosial. 

Galtung (1969) memperkenalkan konsep structural violence untuk 

menjelaskan bagaimana ketidakadilan sosial yang sistemik dapat menjadi 

sumber konflik. Ia menyatakan bahwa “violence is built into the structure 

and shows up as unequal power and consequently as unequal life 

chances.” Dalam masyarakat majemuk, kekerasan struktural ini sering 

kali dialami oleh kelompok minoritas atau kelompok yang terpinggirkan 

secara sosial dan ekonomi. 

Ketika ketimpangan tersebut tidak direspons melalui kebijakan 

publik yang adil dan partisipatif, konflik sosial menjadi saluran ekspresi 

kekecewaan kolektif. Oleh karena itu, konflik dalam masyarakat 

majemuk tidak dapat dilepaskan dari persoalan keadilan sosial dan 

distribusi kesejahteraan yang timpang. 

5. Lemahnya Integrasi Sosial dan Modal Sosial 

Integrasi sosial merupakan faktor kunci dalam menjaga stabilitas 

masyarakat majemuk. Menurut Durkheim (1893), integrasi sosial 

berkaitan dengan tingkat solidaritas yang mengikat individu dalam suatu 

masyarakat. Dalam masyarakat yang tingkat integrasinya rendah, konflik 

lebih mudah muncul karena lemahnya ikatan sosial antar kelompok. 

Putnam (2000) menekankan pentingnya modal sosial dalam 

menciptakan kepercayaan dan kerja sama sosial. Ia menyatakan bahwa 

“social capital refers to connections among individuals—social networks 

and the norms of reciprocity and trustworthiness.” Dalam masyarakat 

majemuk, lemahnya modal sosial lintas kelompok (bridging social 

capital) dapat memperbesar potensi konflik karena kurangnya 

komunikasi dan saling pengertian. 

Ketika interaksi sosial antar kelompok terbatas, prasangka dan 

stereotip negatif cenderung berkembang. Kondisi ini menciptakan 

konflik laten yang dapat dengan mudah dipicu oleh isu-isu sensitif, 

seperti agama, etnis, atau politik. 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 5  

 

6. Peran Negara dan Kebijakan Publik 

Negara memiliki peran strategis dalam mengelola kemajemukan dan 

mencegah konflik sosial. Kebijakan publik yang diskriminatif atau tidak 

sensitif terhadap keberagaman justru dapat memperparah konflik. 

Menurut Rothstein (1998), legitimasi institusi publik sangat menentukan 

keberhasilan pengelolaan konflik sosial. Ia menyatakan bahwa “the 

legitimacy of political institutions is crucial for social cohesion in divided 

societies.” 

Dalam masyarakat majemuk, negara dituntut untuk bersikap netral, 

adil, dan inklusif dalam merumuskan kebijakan. Kegagalan negara dalam 

memberikan perlindungan dan keadilan yang setara bagi seluruh 

kelompok masyarakat dapat memicu ketidakpercayaan dan konflik 

horizontal. 

7. Konflik dan Tantangan Masyarakat Majemuk  

Di era globalisasi dan digitalisasi, konflik dalam masyarakat 

majemuk menghadapi tantangan baru. Media sosial mempercepat 

penyebaran informasi, termasuk narasi kebencian dan disinformasi yang 

dapat memicu konflik identitas. Castells (2010) menyatakan bahwa 

“power is constructed in the communication space.” Artinya, konflik 

sosial di era digital tidak hanya terjadi di ruang fisik, tetapi juga di ruang 

virtual yang sulit dikendalikan. 

Oleh karena itu, memahami latar belakang konflik dalam 

masyarakat majemuk menjadi prasyarat penting bagi upaya resolusi 

konflik yang berkelanjutan. Pendekatan yang komprehensif—meliputi 

aspek sosial, ekonomi, politik, dan budaya—diperlukan untuk mengelola 

perbedaan secara konstruktif dan menjaga kohesi sosial. 

 

 

B. REALITAS KEMAJEMUKAN SOSIAL 

Realitas kemajemukan sosial merupakan kondisi objektif yang melekat 

dalam kehidupan masyarakat modern. Setiap masyarakat pada dasarnya terdiri 

atas individu dan kelompok dengan latar belakang yang beragam, baik dari 

segi suku bangsa, agama, budaya, bahasa, maupun kondisi sosial ekonomi. 

Kemajemukan tersebut terbentuk melalui proses sejarah yang panjang, seperti 

migrasi, perdagangan, penjajahan, dan perkembangan politik. Furnivall 



6 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

(1948) menyatakan bahwa masyarakat majemuk adalah “a society in which 

different sections of the community live side by side, but separately, within the 

same political unit.” Pandangan ini menunjukkan bahwa kemajemukan tidak 

selalu diikuti oleh integrasi sosial yang kuat, sehingga memerlukan 

pengelolaan yang bijaksana. 

Dalam perspektif sosiologis, kemajemukan sosial tidak hanya 

mencerminkan perbedaan, tetapi juga hubungan timbal balik antarkelompok 

sosial. Perbedaan nilai, norma, dan sistem kepercayaan membentuk identitas 

kolektif yang menjadi dasar interaksi sosial. Menurut Koentjaraningrat 

(2009), kebudayaan merupakan “keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan 

hasil karya manusia dalam kehidupan masyarakat,” sehingga keberagaman 

budaya menjadi unsur penting dalam realitas kemajemukan sosial. Interaksi 

antarbudaya yang tidak dilandasi oleh saling pengertian berpotensi 

menimbulkan prasangka dan ketegangan sosial. 

Di sisi lain, realitas kemajemukan sosial juga menghadirkan tantangan 

berupa ketimpangan sosial dan lemahnya integrasi sosial. Perbedaan akses 

terhadap sumber daya ekonomi, pendidikan, dan kekuasaan sering kali 

beririsan dengan perbedaan identitas sosial, sehingga memperkuat potensi 

konflik laten. Galtung (1969) menyebut kondisi ini sebagai kekerasan 

struktural, yaitu situasi di mana struktur sosial secara sistematis menciptakan 

ketidakadilan. Oleh karena itu, realitas kemajemukan sosial menuntut adanya 

pendekatan sosial dan kebijakan publik yang inklusif agar perbedaan dapat 

dikelola sebagai kekuatan, bukan sumber perpecahan. 

1. Kemajemukan Sosial sebagai Kenyataan Historis 

Kemajemukan sosial merupakan realitas yang melekat dalam 

kehidupan masyarakat manusia sejak awal peradaban. Tidak ada 

masyarakat yang benar-benar homogen, karena manusia selalu hidup 

dalam perbedaan latar belakang budaya, bahasa, kepercayaan, dan 

struktur sosial. Kemajemukan terbentuk melalui proses sejarah yang 

panjang, seperti migrasi, penaklukan wilayah, perdagangan, penyebaran 

agama, serta dinamika politik dan ekonomi. Dalam konteks ini, 

kemajemukan sosial bukanlah fenomena baru, melainkan hasil interaksi 

sosial yang terus berlangsung dan berkembang dari waktu ke waktu. 

Furnivall (1948) mengemukakan konsep masyarakat majemuk 

sebagai “a society in which different sections of the community live side 

by side, but separately, within the same political unit.” Pandangan ini 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 7  

menegaskan bahwa kemajemukan sering kali ditandai oleh kehidupan 

bersama dalam satu wilayah politik, namun dengan tingkat integrasi 

sosial yang rendah. Kelompok-kelompok sosial hidup berdampingan, 

tetapi mempertahankan identitas, nilai, dan pola hidup masing-masing. 

Kondisi tersebut menjadikan kemajemukan sebagai realitas yang 

kompleks dan penuh tantangan. 

Dalam masyarakat modern, kemajemukan semakin menguat seiring 

dengan globalisasi dan mobilitas manusia yang semakin tinggi. 

Perpindahan penduduk lintas wilayah dan negara membawa serta 

identitas sosial dan budaya yang beragam, sehingga memperkaya struktur 

sosial masyarakat sekaligus meningkatkan kompleksitas hubungan 

antarkelompok. Oleh karena itu, kemajemukan sosial harus dipahami 

sebagai kondisi objektif yang membentuk wajah masyarakat 

kontemporer. 

2. Dimensi-Dimensi Kemajemukan Sosial 

Kemajemukan sosial tidak bersifat tunggal, melainkan 

multidimensional. Salah satu dimensi utama kemajemukan adalah 

perbedaan etnis dan budaya. Setiap kelompok etnis memiliki bahasa, adat 

istiadat, dan sistem nilai yang khas, yang membentuk identitas kolektif 

anggotanya. Menurut Koentjaraningrat (2009), kebudayaan adalah 

“keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia dalam 

kehidupan masyarakat.” Dengan demikian, perbedaan budaya 

merupakan bagian tak terpisahkan dari kemajemukan sosial. 

Selain dimensi etnis dan budaya, kemajemukan juga tercermin 

dalam perbedaan agama dan keyakinan. Agama berfungsi sebagai sistem 

makna yang memberikan orientasi moral dan spiritual bagi penganutnya. 

Namun, perbedaan penafsiran dan praktik keagamaan dapat menjadi 

sumber dinamika sosial yang kompleks. Durkheim (1912) menyatakan 

bahwa agama merupakan “a unified system of beliefs and practices 

relative to sacred things,” yang berfungsi memperkuat solidaritas sosial 

dalam kelompok. Akan tetapi, dalam masyarakat majemuk, solidaritas 

internal tersebut sering kali berhadapan dengan kelompok lain yang 

memiliki sistem kepercayaan berbeda. 

Dimensi lain dari kemajemukan sosial adalah stratifikasi sosial dan 

ekonomi. Perbedaan kelas sosial, tingkat pendidikan, dan akses terhadap 

sumber daya menciptakan lapisan-lapisan sosial yang tidak setara. 



8 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

Ketimpangan ini sering kali beririsan dengan perbedaan identitas etnis 

dan agama, sehingga memperkuat kompleksitas kemajemukan sosial dan 

potensi ketegangan di dalamnya. 

3. Kemajemukan Sosial dan Identitas Kolektif 

Identitas kolektif merupakan elemen penting dalam realitas 

kemajemukan sosial. Identitas memberikan rasa memiliki dan 

kebersamaan bagi individu dalam suatu kelompok. Tajfel dan Turner 

(1979) dalam teori identitas sosial menjelaskan bahwa individu 

cenderung mengategorikan diri mereka ke dalam kelompok sosial 

tertentu untuk membangun harga diri dan makna sosial. Identitas tersebut 

kemudian menjadi dasar pembentukan solidaritas internal. 

Namun, dalam masyarakat majemuk, identitas kolektif tidak hanya 

berfungsi sebagai perekat sosial, tetapi juga dapat menjadi batas sosial 

yang memisahkan kelompok satu dengan lainnya. Ketika identitas 

dipahami secara eksklusif dan kaku, kemajemukan berpotensi 

memunculkan prasangka, stereotip, dan diskriminasi. Taylor (1994) 

menekankan pentingnya pengakuan identitas dalam masyarakat 

multikultural dengan menyatakan bahwa “recognition is not just a 

courtesy we owe people, but a vital human need.” 

Oleh karena itu, realitas kemajemukan sosial menuntut adanya 

pengelolaan identitas secara inklusif. Pengakuan terhadap perbedaan 

identitas harus diiringi dengan upaya membangun kesadaran akan 

kesamaan sebagai warga masyarakat dan bangsa. Tanpa pendekatan ini, 

kemajemukan dapat berubah dari potensi kekayaan sosial menjadi 

sumber konflik yang berkepanjangan. 

4. Integrasi Sosial dalam Masyarakat Majemuk 

Integrasi sosial merupakan isu sentral dalam realitas kemajemukan 

sosial. Durkheim (1893) membedakan antara solidaritas mekanik dan 

solidaritas organik sebagai dasar integrasi sosial. Dalam masyarakat 

modern yang majemuk, solidaritas organik—yang didasarkan pada 

saling ketergantungan antarindividu dan kelompok—menjadi landasan 

utama integrasi sosial. 

Namun, integrasi dalam masyarakat majemuk tidak terjadi secara 

otomatis. Diperlukan institusi sosial dan kebijakan publik yang mampu 

menjembatani perbedaan dan menciptakan ruang interaksi yang setara. 

Parsons (1951) menyatakan bahwa sistem sosial yang stabil 



 

Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 15  

BAB II  
KONSEP DASAR  

KONFLIK SOSIAL 
 

 

 

 

A. PENGERTIAN KONFLIK SOSIAL 

Konflik sosial merupakan salah satu fenomena yang tidak terpisahkan 

dari kehidupan masyarakat. Setiap masyarakat, baik yang sederhana maupun 

yang kompleks, selalu diwarnai oleh perbedaan kepentingan, nilai, dan tujuan 

antarindividu maupun antarkelompok. Dalam perspektif sosiologi, konflik 

tidak selalu dipandang sebagai gejala patologis, melainkan sebagai bagian dari 

dinamika sosial yang melekat pada proses interaksi manusia. Oleh karena itu, 

pemahaman tentang konflik sosial menjadi penting untuk menjelaskan 

bagaimana masyarakat berubah, beradaptasi, dan mempertahankan 

keseimbangannya. 

Konflik sosial muncul ketika terdapat ketidaksesuaian antara harapan dan 

realitas sosial, terutama dalam hal distribusi sumber daya, kekuasaan, dan 

pengakuan sosial. Dalam konteks ini, konflik tidak hanya berkaitan dengan 

tindakan kekerasan fisik, tetapi juga mencakup ketegangan laten, 

pertentangan nilai, serta persaingan kepentingan yang berlangsung secara 

struktural. Dengan demikian, konflik sosial harus dipahami sebagai fenomena 

multidimensional yang mencerminkan hubungan sosial yang tidak seimbang. 

1. Pengertian Konflik Sosial Menurut Lewis A. Coser 

Salah satu tokoh penting dalam kajian konflik sosial adalah Lewis 

A. Coser. Dalam karyanya The Functions of Social Conflict (1956), 

Coser mendefinisikan konflik sosial sebagai “a struggle over values or 

claims to status, power, and scarce resources, in which the aims of the 

conflicting parties are not only to gain the desired values but also to 

neutralize, injure, or eliminate rivals.” Definisi ini menekankan bahwa 

konflik tidak hanya berkaitan dengan perebutan sumber daya yang 

terbatas, tetapi juga dengan upaya mempertahankan atau meningkatkan 

posisi sosial suatu kelompok. 



16 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

Coser memandang konflik sebagai fenomena yang dapat memiliki 

fungsi positif bagi masyarakat. Konflik dapat memperjelas batas-batas 

kelompok, memperkuat solidaritas internal, serta mendorong perubahan 

sosial. Dengan demikian, konflik sosial tidak selalu bersifat destruktif, 

melainkan dapat menjadi mekanisme adaptif dalam sistem sosial apabila 

dikelola secara konstruktif. 

2. Pengertian Konflik Sosial Menurut Ralf Dahrendorf 

Ralf Dahrendorf memberikan kontribusi penting dalam memahami 

konflik sosial melalui perspektif struktural. Dalam bukunya Class and 

Class Conflict in Industrial Society (1959), Dahrendorf menyatakan 

bahwa konflik sosial berakar pada distribusi otoritas yang tidak merata 

dalam masyarakat. Ia menyatakan bahwa “conflict arises from the 

differential distribution of authority in society.” Menurut Dahrendorf, 

setiap struktur sosial mengandung potensi konflik karena adanya 

kelompok yang berkuasa dan kelompok yang dikuasai. 

Pandangan Dahrendorf menegaskan bahwa konflik sosial bukanlah 

penyimpangan dari keteraturan sosial, melainkan konsekuensi logis dari 

struktur sosial itu sendiri. Konflik menjadi motor perubahan sosial karena 

mendorong negosiasi ulang terhadap distribusi kekuasaan dan otoritas. 

Dengan demikian, konflik sosial memiliki peran penting dalam dinamika 

masyarakat modern. 

3. Pengertian Konflik Sosial Menurut Karl Marx 

Karl Marx memandang konflik sosial sebagai inti dari kehidupan 

sosial dalam masyarakat kelas. Menurut Marx, konflik sosial terutama 

bersumber dari pertentangan kepentingan antara kelas-kelas sosial yang 

memiliki posisi berbeda dalam sistem produksi. Dalam The Communist 

Manifesto (1848), Marx dan Engels menyatakan bahwa “the history of 

all hitherto existing society is the history of class struggles.” Pernyataan 

ini menunjukkan bahwa konflik sosial dipandang sebagai kekuatan 

utama yang menggerakkan sejarah manusia. 

Bagi Marx, konflik sosial tidak hanya bersifat ideologis, tetapi juga 

material, karena berkaitan dengan kepemilikan alat-alat produksi. 

Konflik antara kelas borjuis dan proletar mencerminkan ketimpangan 

struktural yang melekat dalam sistem kapitalisme. Oleh karena itu, 

konflik sosial dalam pandangan Marx bersifat inheren dan tidak dapat 

dihilangkan tanpa perubahan struktur ekonomi dan sosial secara 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 17  

mendasar. 

4. Pengertian Konflik Sosial Menurut Georg Simmel 

Georg Simmel melihat konflik sebagai bentuk interaksi sosial yang 

memiliki fungsi integratif. Dalam pandangannya, konflik merupakan 

salah satu cara individu dan kelompok menegaskan eksistensi dan 

identitasnya. Simmel menyatakan bahwa konflik dapat memperkuat 

hubungan sosial karena memaksa pihak-pihak yang berkonflik untuk 

berinteraksi dan bernegosiasi. Dalam karyanya, ia menekankan bahwa 

konflik adalah “a form of socialization” yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan sosial. 

Pandangan Simmel menunjukkan bahwa konflik sosial tidak selalu 

merusak hubungan sosial, tetapi justru dapat memperkuat struktur sosial 

melalui penyesuaian dan kompromi. Dengan demikian, konflik sosial 

dipahami sebagai bagian normal dari dinamika masyarakat. 

5. Pengertian Konflik Sosial Menurut Johan Galtung 

Johan Galtung memperluas pemahaman konflik sosial dengan 

memperkenalkan konsep segitiga konflik yang mencakup kekerasan 

langsung, kekerasan struktural, dan kekerasan kultural. Menurut Galtung 

(1969), “violence is built into the structure and shows up as unequal 

power and consequently as unequal life chances.” Definisi ini 

menekankan bahwa konflik sosial tidak selalu tampak dalam bentuk 

kekerasan fisik, tetapi juga dalam struktur sosial yang tidak adil. 

Galtung memandang konflik sebagai kondisi ketika terdapat 

ketidaksesuaian antara tujuan aktor sosial yang saling bergantung. 

Resolusi konflik, menurutnya, harus mencakup transformasi struktur 

sosial dan budaya yang melanggengkan ketidakadilan. Oleh karena itu, 

pengertian konflik sosial menurut Galtung bersifat holistik dan 

transformatif. 

6. Pengertian Konflik Sosial Menurut Soerjono Soekanto 

Dalam konteks Indonesia, Soerjono Soekanto memberikan definisi 

konflik sosial yang banyak dijadikan rujukan. Ia menyatakan bahwa 

konflik sosial adalah “suatu proses sosial di mana individu atau 

kelompok berusaha memenuhi tujuannya dengan jalan menentang pihak 

lain, yang disertai ancaman dan/atau kekerasan.” Definisi ini 

menekankan adanya proses interaksi sosial yang bersifat antagonistik. 

 



18 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

Soerjono Soekanto juga menekankan bahwa konflik sosial 

merupakan bagian dari proses sosial yang wajar, sejajar dengan kerja 

sama dan persaingan. Namun, konflik dapat menjadi destruktif apabila 

tidak dikendalikan oleh norma dan institusi sosial yang berlaku. 

7. Pengertian Konflik Sosial Menurut Para Ahli Lain 

Selain para tokoh di atas, banyak ahli lain yang memberikan definisi 

konflik sosial. Robbins (2001) mendefinisikan konflik sebagai “a 

process in which an effort is purposely made by one party to block 

another party’s efforts in the pursuit of its interests.” Definisi ini 

menyoroti aspek intensional dan prosesual dalam konflik sosial. 

Sementara itu, Fisher et al. (2000) memandang konflik sebagai 

hubungan antara pihak-pihak yang memiliki tujuan yang tidak sejalan 

dan merasa bahwa tujuan mereka tidak dapat dicapai secara bersamaan. 

Definisi ini menekankan dimensi persepsi dalam konflik sosial, di mana 

konflik tidak hanya ditentukan oleh kondisi objektif, tetapi juga oleh cara 

aktor sosial memaknai situasi yang dihadapi. 

Berdasarkan berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

konflik sosial merupakan fenomena sosial yang kompleks dan 

multidimensional. Konflik melibatkan pertentangan kepentingan, nilai, 

dan kekuasaan, serta dipengaruhi oleh struktur sosial dan persepsi 

subjektif aktor yang terlibat. Konflik sosial tidak selalu bersifat negatif, 

tetapi dapat berfungsi sebagai mekanisme perubahan sosial apabila 

dikelola secara konstruktif. 

Pemahaman yang komprehensif tentang pengertian konflik sosial 

menurut para ahli menjadi dasar penting dalam merumuskan strategi 

resolusi konflik yang efektif dan berkelanjutan. Tanpa pemahaman 

teoretis yang kuat, upaya penanganan konflik berisiko bersifat parsial dan 

tidak menyentuh akar permasalahan. 

 

 

B. JENIS KONFLIK DALAM MASYARAKAT 

Konflik merupakan fenomena sosial yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan masyarakat. Keberadaan konflik muncul sebagai konsekuensi logis 

dari adanya perbedaan kepentingan, nilai, persepsi, dan latar belakang sosial 

antarindividu maupun antarkelompok. Dalam masyarakat yang dinamis dan 

majemuk, konflik hadir dalam berbagai bentuk dan tingkat intensitas, mulai 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 19  

dari konflik sederhana dalam kehidupan sehari-hari hingga konflik sosial 

berskala luas. Coser (1956) menyatakan bahwa “conflict is a struggle over 

values or claims to status, power, and scarce resources,” yang menunjukkan 

bahwa konflik tidak bersifat tunggal, melainkan memiliki ragam jenis sesuai 

dengan kepentingan dan sumber pertentangannya. 

Jenis konflik dalam masyarakat dapat diklasifikasikan berdasarkan aktor 

yang terlibat, posisi sosial, maupun sumber penyebabnya. Berdasarkan aktor, 

konflik dapat terjadi antarindividu, antarkelompok, atau antara masyarakat 

dan negara. Sementara itu, berdasarkan posisi sosial, konflik dibedakan 

menjadi konflik horizontal dan konflik vertikal. Soekanto (2012) menjelaskan 

bahwa konflik sosial adalah “suatu proses sosial di mana individu atau 

kelompok berusaha mencapai tujuannya dengan jalan menentang pihak lain 

disertai ancaman atau kekerasan.” Definisi ini memperlihatkan bahwa 

konflik memiliki variasi bentuk dan mekanisme yang berbeda dalam struktur 

sosial masyarakat. 

Selain itu, konflik juga dapat diklasifikasikan berdasarkan sumbernya, 

seperti konflik ekonomi, politik, kultural, dan ideologis. Konflik ekonomi 

berakar pada ketimpangan akses terhadap sumber daya, sedangkan konflik 

kultural dan ideologis berkaitan dengan perbedaan nilai, norma, dan 

keyakinan. Galtung (1969) menegaskan bahwa konflik sering kali berkaitan 

dengan kekerasan struktural, di mana “violence is built into the structure and 

shows up as unequal power and consequently as unequal life chances.” Oleh 

karena itu, pemahaman terhadap jenis-jenis konflik dalam masyarakat 

menjadi landasan penting dalam upaya pencegahan dan resolusi konflik yang 

adil dan berkelanjutan. 

1. Konflik sebagai Fenomena Sosial yang Beragam 

Konflik merupakan fenomena sosial yang hadir dalam berbagai 

bentuk dan tingkat intensitas dalam kehidupan masyarakat. Keberadaan 

konflik tidak dapat dilepaskan dari fakta bahwa masyarakat terdiri atas 

individu dan kelompok dengan latar belakang, kepentingan, nilai, dan 

tujuan yang berbeda-beda. Dalam perspektif sosiologi, konflik dipahami 

sebagai bagian dari dinamika sosial yang tidak selalu bersifat destruktif, 

tetapi juga dapat berfungsi sebagai mekanisme perubahan sosial. Oleh 

karena itu, konflik dalam masyarakat tidak bersifat tunggal, melainkan 

beragam jenisnya sesuai dengan aktor, kepentingan, dan struktur sosial 

yang melingkupinya. 



20 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

Coser (1956) menyatakan bahwa “conflict is a struggle over values 

or claims to status, power, and scarce resources,” yang menunjukkan 

bahwa konflik dapat muncul dalam berbagai konteks sosial. Perbedaan 

kepentingan dan nilai tersebut kemudian melahirkan beragam bentuk 

konflik, mulai dari konflik antarindividu hingga konflik berskala luas 

yang melibatkan kelompok sosial atau negara. Pemahaman mengenai 

jenis-jenis konflik dalam masyarakat menjadi penting untuk menentukan 

pendekatan penanganan dan resolusi konflik yang tepat. 

2. Konflik Antarindividu 

Konflik antarindividu merupakan jenis konflik yang paling 

sederhana dan sering dijumpai dalam kehidupan sehari-hari. Konflik ini 

terjadi antara dua orang atau lebih akibat perbedaan kepentingan, 

persepsi, emosi, atau tujuan pribadi. Konflik antarindividu biasanya 

muncul dalam lingkungan keluarga, tempat kerja, maupun komunitas 

sosial yang berskala kecil. Robbins (2001) mendefinisikan konflik 

sebagai “a process in which an effort is purposely made by one party to 

block another party’s efforts in the pursuit of its interests.” Definisi ini 

relevan untuk menjelaskan konflik antarindividu yang sering kali dipicu 

oleh persaingan atau kesalahpahaman. 

Meskipun bersifat mikro, konflik antarindividu dapat berkembang 

menjadi konflik yang lebih luas apabila tidak dikelola dengan baik. 

Konflik personal yang berlarut-larut dapat memengaruhi hubungan sosial 

dan kinerja kelompok, serta berpotensi memicu konflik antarkelompok 

apabila individu-individu tersebut mewakili kepentingan kelompok 

tertentu. 

3. Konflik Antarkelompok Sosial 

Konflik antarkelompok merupakan konflik yang terjadi antara dua 

kelompok sosial atau lebih yang memiliki identitas, kepentingan, atau 

tujuan yang berbeda. Kelompok sosial tersebut dapat berbentuk 

kelompok etnis, agama, kelas sosial, atau organisasi. Menurut Soerjono 

Soekanto (2012), konflik sosial adalah “suatu proses sosial di mana 

individu atau kelompok berusaha mencapai tujuannya dengan jalan 

menentang pihak lain disertai ancaman dan/atau kekerasan.” Dalam 

konflik antarkelompok, pertentangan biasanya lebih intens karena 

melibatkan solidaritas kelompok dan identitas kolektif. 

 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 21  

Konflik antarkelompok sering kali dipicu oleh perebutan sumber 

daya, diskriminasi, atau ketimpangan struktural. Ketika konflik ini 

melibatkan identitas etnis atau agama, eskalasinya cenderung lebih cepat 

dan sulit dikendalikan karena menyentuh aspek emosional dan simbolik 

yang mendalam. 

4. Konflik Vertikal dan Konflik Horizontal 

Berdasarkan posisi aktor yang terlibat, konflik dalam masyarakat 

dapat dibedakan menjadi konflik vertikal dan konflik horizontal. Konflik 

vertikal adalah konflik yang terjadi antara kelompok masyarakat dengan 

pihak yang memiliki kekuasaan atau otoritas, seperti negara atau 

pemerintah. Dahrendorf (1959) menyatakan bahwa “conflict arises from 

the differential distribution of authority in society,” yang menegaskan 

bahwa konflik vertikal berakar pada ketimpangan distribusi kekuasaan 

dan otoritas. 

Sebaliknya, konflik horizontal terjadi antara kelompok-kelompok 

sosial yang memiliki posisi relatif sejajar dalam struktur sosial. Konflik 

horizontal sering kali terjadi antar kelompok etnis, agama, atau 

komunitas lokal. Konflik jenis ini kerap dipicu oleh isu identitas dan 

perebutan sumber daya lokal, serta dapat berkembang menjadi konflik 

komunal yang meluas. 

5. Konflik Struktural 

Konflik struktural merupakan konflik yang bersumber dari 

ketidakadilan dalam struktur sosial, ekonomi, dan politik. Konflik ini 

tidak selalu tampak dalam bentuk kekerasan fisik, tetapi terwujud dalam 

ketimpangan akses terhadap sumber daya, kesempatan, dan kekuasaan. 

Johan Galtung (1969) menyebut kondisi ini sebagai kekerasan struktural, 

yaitu situasi di mana “violence is built into the structure and shows up as 

unequal power and consequently as unequal life chances.” 

Konflik struktural sering kali bersifat laten dan berlangsung dalam 

jangka panjang. Kelompok yang terpinggirkan secara struktural dapat 

menyimpan rasa ketidakpuasan yang sewaktu-waktu meledak menjadi 

konflik terbuka. Oleh karena itu, konflik struktural menjadi salah satu 

jenis konflik yang paling sulit diselesaikan karena memerlukan 

perubahan mendasar dalam sistem sosial dan kebijakan publik. 

 

 



22 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

6. Konflik Kultural dan Ideologis 

Konflik kultural dan ideologis merupakan konflik yang bersumber 

dari perbedaan nilai, norma, keyakinan, dan pandangan hidup. Konflik 

ini sering kali berkaitan dengan agama, ideologi politik, atau sistem nilai 

budaya. Coser (1956) menyatakan bahwa konflik yang menyangkut nilai 

inti cenderung lebih intens dan sulit dikompromikan karena berkaitan 

dengan identitas dan keyakinan fundamental suatu kelompok. 

Dalam masyarakat majemuk, konflik kultural dan ideologis menjadi 

tantangan serius karena menyentuh aspek simbolik dan emosional. 

Perbedaan penafsiran terhadap nilai dan keyakinan dapat memicu konflik 

yang berkepanjangan apabila tidak dikelola melalui dialog dan 

pendekatan yang inklusif. 

7. Konflik Ekonomi dan Kelas Sosial 

Konflik ekonomi dan kelas sosial merupakan jenis konflik yang 

berakar pada ketimpangan kepemilikan sumber daya dan posisi dalam 

sistem produksi. Karl Marx memandang konflik kelas sebagai inti dari 

konflik sosial. Dalam The Communist Manifesto (1848), Marx dan 

Engels menyatakan bahwa “the history of all hitherto existing society is 

the history of class struggles.” Konflik ini terjadi antara kelas yang 

memiliki alat produksi dan kelas yang hanya memiliki tenaga kerja. 

Konflik ekonomi tidak hanya terbatas pada pertentangan kelas, 

tetapi juga mencakup konflik akibat kemiskinan, pengangguran, dan 

ketimpangan pembangunan. Dalam banyak kasus, konflik ekonomi 

beririsan dengan konflik identitas, sehingga memperkuat eskalasi konflik 

sosial. 

8. Konflik Politik dan Kekuasaan 

Konflik politik merupakan konflik yang berkaitan dengan perebutan 

kekuasaan, pengaruh, dan legitimasi dalam sistem politik. Konflik ini 

dapat terjadi antara partai politik, elite politik, maupun antara masyarakat 

dan negara. Menurut Lasswell (1958), politik berkaitan dengan “who 

gets what, when, and how,” sehingga konflik politik muncul sebagai 

konsekuensi dari perebutan sumber daya kekuasaan. 

Konflik politik sering kali berdampak luas karena melibatkan 

kebijakan publik dan stabilitas negara. Dalam masyarakat majemuk, 

konflik politik yang memanfaatkan isu identitas dapat dengan mudah 

berubah menjadi konflik sosial yang lebih luas. 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 23  

9. Konflik Laten dan Konflik Terbuka 

Berdasarkan tingkat manifestasinya, konflik dapat dibedakan 

menjadi konflik laten dan konflik terbuka. Konflik laten adalah konflik 

yang tersembunyi dan belum muncul ke permukaan, tetapi potensi 

ketegangannya sudah ada. Sementara itu, konflik terbuka adalah konflik 

yang telah diekspresikan secara nyata melalui pertentangan, kekerasan, 

atau aksi kolektif. Menurut Galtung (1969), konflik laten sering kali 

berkaitan dengan kekerasan struktural yang belum terartikulasikan secara 

eksplisit. 

Pemahaman mengenai konflik laten menjadi penting dalam upaya 

pencegahan konflik. Dengan mengenali gejala konflik laten sejak dini, 

masyarakat dan negara dapat mengambil langkah preventif sebelum 

konflik berkembang menjadi konflik terbuka yang destruktif. 

10. Sintesis Jenis Konflik dalam Masyarakat 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa konflik dalam 

masyarakat memiliki berbagai jenis dan bentuk yang saling berkaitan. 

Konflik dapat terjadi pada tingkat individu, kelompok, maupun 

struktural, serta dipengaruhi oleh faktor ekonomi, politik, budaya, dan 

ideologi. Pemahaman mengenai jenis-jenis konflik dalam masyarakat 

menjadi landasan penting dalam merancang strategi resolusi konflik yang 

efektif dan berkelanjutan. 

Dengan mengenali karakteristik masing-masing jenis konflik, 

penanganan konflik dapat dilakukan secara lebih tepat sasaran dan 

kontekstual. Hal ini menunjukkan bahwa konflik bukanlah fenomena 

tunggal, melainkan realitas sosial yang kompleks dan memerlukan 

pendekatan multidimensional. 

 

 

C. PENYEBAB KONFLIK SOSIAL 

Konflik sosial merupakan fenomena yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan masyarakat dan muncul sebagai akibat dari interaksi sosial yang 

melibatkan perbedaan kepentingan, nilai, serta struktur kekuasaan. Dalam 

masyarakat yang dinamis dan majemuk, konflik sering kali dipicu oleh 

ketidaksesuaian tujuan antarindividu maupun antarkelompok sosial. Coser 

(1956) menjelaskan bahwa “social conflict is a struggle over values or claims 

to status, power, and scarce resources,” yang menunjukkan bahwa konflik 



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 83  

DAFTAR PUSTAKA 
 

 

Banks, J. A. (2008). An Introduction to Multicultural Education. Boston: 

Pearson. 

Bar-Tal, D. (2000). Shared Beliefs in a Society: Social Psychological 

Analysis. Thousand Oaks: Sage Publications. 

Bourdieu, P. (1986). The Forms of Capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook 

of Theory and Research for the Sociology of Education. Greenwood.  

Burton, J. (1990). Conflict: Resolution and Provention. London: Macmillan. 

Castells, M. (2010). The Power of Identity. Oxford: Blackwell Publishing. 

Coleman, J. S. (1988). Social Capital in the Creation of Human Capital. 

American Journal of Sociology, 94, S95–S120.  

Collier, P., et al. (2003). Breaking the Conflict Trap: Civil War and 

Development Policy. Washington DC: World Bank. 

Coser, L. A. (1956). The Functions of Social Conflict. New York: Free Press. 

Dahrendorf, R. (1959). Class and Class Conflict in Industrial Society. 

Stanford: Stanford University Press.  

Durkheim, E. (1912). The Elementary Forms of Religious Life. New York: 

Free Press. 

Fisher, R., & Ury, W. (1991). Getting to Yes: Negotiating Agreement Without 

Giving In. New York: Penguin Books. 

Fisher, R., Ury, W., & Patton, B. (2000). Getting to Yes. New York: Penguin 

Books. 

Fisher, R., Ury, W., & Patton, B. (2000). Getting to Yes: Negotiating 

Agreement Without Giving In. New York: Penguin Books. 

Fukuyama, F. (1995). Trust: The Social Virtues and the Creation of 

Prosperity. Free Press.  



84 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

Furnivall, J. S. (1948). Colonial Policy and Practice. Cambridge: Cambridge 

University Press. University Press. 

Geertz, C. (1963). The Integrative Revolution. New York: Free Press. 

Furnivall, J. S. (1948). Colonial Policy and Practice. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Galtung, J. (1969). “Violence, Peace, and Peace Research.” Journal of Peace 

Research, 6(3), 167–191. 

Geertz, C. (1963). The Integrative Revolution. New York: Free Press. 

Geertz, C. (1983). Local Knowledge: Further Essays in Interpretive 

Anthropology. New York: Basic Books. 

Gurr, T. R. (1970). Why Men Rebel. Princeton: Princeton University Press. 

Knitter, P. (2002). Introducing Theologies of Religions. Maryknoll: Orbis 

Books. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Kymlicka, W. (1995). Multicultural Citizenship. Oxford: Oxford University 

Press. 

Lasswell, H. D. (1958). Politics: Who Gets What, When, How. New York: 

Meridian Books. 

Lederach, J. P. (1997). Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided 

Societies. Washington DC: USIP Press. 

Marx, K., & Engels, F. (1848). The Communist Manifesto. London. 

Moore, C. W. (2014). The Mediation Process: Practical Strategies for 

Resolving Conflict. San Francisco: Jossey-Bass. 

Nasikun. (2015). Sistem Sosial Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers. 

Parekh, B. (2000). Rethinking Multiculturalism. London: Macmillan. 

Putnam, R. D. (1993). Making Democracy Work. Princeton University Press.  



Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 85  

Parekh, B. (2000). Rethinking Multiculturalism. London: Macmillan. 

Paris, R. (2004). At War’s End: Building Peace After Civil Conflict. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Parsons, T. (1951). The Social System. New York: Free Press. 

Pettigrew, T. F., & Tropp, L. R. (2011). When Groups Meet: The Dynamics 

of Intergroup Contact. Psychology Press. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone. New York: Simon & Schuster. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American 

Community. New York: Simon & Schuster. 

Robbins, S. P. (2001). Organizational Behavior. New Jersey: Prentice Hall. 

Rothstein, B. (1998). Just Institutions Matter. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Rothstein, B. (1998). Just Institutions Matter. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Simmel, G. (1955). Conflict and the Web of Group Affiliations. New York: 

Free Press. 

Soekanto, S. (2012). Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers. 

Tajfel, H., & Turner, J. C. (1979). “An Integrative Theory of Intergroup 

Conflict.” Dalam The Social Psychology of Intergroup Relations. 

Monterey: Brooks/Cole. 

Taylor, C. (1994). Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition. 

Princeton: Princeton University Press. 

UNESCO. (2011). The Hidden Crisis: Armed Conflict and Education. Paris: 

UNESCO. 

Zartman, I. W. (2000). Ripeness: The Hurting Stalemate and Beyond. In P. C. 

Stern & D. Druckman (Eds.), International Conflict Resolution After 

the Cold War. 



86 | Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk  

BIODATA PENULIS 
 

Penulis 1 

 
▪ Nama   : Yusup Rohmadi 

▪ Tempat/tanggal lahir : Klaten, 02 Februari 1963. 

▪ Jenis Kelamin  : Laki-Laki 

▪ Pekerjaan   : Dosen 

▪ Alamat rumah  : Jonggrangan RT 06 RW 03 Desa Demaikjo,  

Kec. Karangnongko Kab. Klaten Prov. 

Jawa Tengah 

▪ Email   : yusup.rh@gmail.com 

  

 PENDIDIKAN FORMAL  

Tahun Jenjang / Program Studi / Institusi 

1985 Sarjana Muda Kurikulum dan Teknologi Pendidikan IKIP 

Muhammadiyah Yogyakarta 

1992 Sarjana Filsafat Universitas Gajahmada Yogyakarta 

2007 Magister Ilmu Filsafat Universitas Gajahmada Yogyakarta 

2017 Doktor Ilmu Sosial Pascasarjana Universitas Merdeka Malang 

 

 PENGALAMAN KERJA  

Tahun Jabatan / Bidang Pekerjaan 

1994 PNS Fak Ushuluddin IAIN Walisongo di Surakarta 

2002-2006 Sekretaris Program D2 PGMI STAIN Surakarta 

2026-2010 Ketua Jurusan Ushuluddin STAIN Surakarta 

2010-2011 Pembantu Ketua Bidang Kemahasiswaan dan Kerjasama 

STAIN Surakarta 

2011-2015 Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan dan Kerjasama IAIN 

Surakarta 

mailto:yusup.rh@gmail.com


 

Resolusi Konflik dalam Masyarakat Majemuk | 87  

2018-2023 Wakil Direktur Pascasarjana IAIN / UIN Raden Mas Said 

Surakarta 

 

Penulis 2 

Krisbowo Laksono lahir di Semarang pada tahun 1985 dan 

menghabiskan masa kecil serta pendidikannya di Magelang, 

Jawa Tengah. Latar sosial dan budaya yang religius serta 

intelektual di lingkungan tempat ia tumbuh membentuk 

minatnya yang mendalam terhadap dunia pemikiran Islam 

dan refleksi filosofis tentang kehidupan. Sejak masa studi, ia menunjukkan 

ketertarikan besar pada isu-isu yang berkaitan dengan teologi, spiritualitas, 

dan dinamika kesadaran beragama dalam masyarakat modern. Saat ini, 

Krisbowo Laksono aktif sebagai dosen di Program Studi Aqidah dan Filsafat 

Islam, Fakultas Ushuluddin dan Dakwah, Universitas Islam Negeri (UIN) 

Raden Mas Said Surakarta. Dalam perannya sebagai pendidik dan peneliti, ia 

mengampu berbagai mata kuliah yang berkaitan dengan filsafat Islam, teologi 

klasik dan kontemporer, serta pemikiran Islam modern. Selain mengajar, ia 

juga aktif membimbing mahasiswa dalam penelitian akademik, terutama pada 

tema-tema yang menyinggung persoalan eksistensial, etika, dan rasionalitas 

iman di tengah perubahan sosial yang cepat. Konsistensinya dalam mengkaji 

dan menulis di bidang aqidah dan filsafat Islam telah mengantarkannya pada 

berbagai karya ilmiah, baik berupa artikel jurnal, makalah seminar, maupun 

buku. Melalui tulisan-tulisannya, Krisbowo berupaya menjembatani antara 

nilai-nilai spiritualitas Islam dan kerangka berpikir filosofis yang rasional dan 

terbuka. Ia percaya bahwa agama dan filsafat tidak semestinya 

dipertentangkan, melainkan dipadukan sebagai dua jalan menuju kearifan 

yang sama: pencarian akan kebenaran dan makna hidup yang lebih dalam. 

Bagi Krisbowo, menjadi dosen bukan sekadar profesi, tetapi juga pengabdian 

intelektual dan spiritual. Ia memandang pendidikan sebagai ruang 

pembentukan karakter berpikir kritis, sekaligus arena untuk menumbuhkan 

kesadaran etis dan religius di kalangan mahasiswa. Pandangan hidup dan 

akademiknya berakar pada keyakinan bahwa ilmu, iman, dan kemanusiaan 

harus berjalan beriringan, saling menerangi, dan saling memperkaya. Melalui 

karya dan dedikasinya, ia ingin terus berkontribusi dalam membangun wacana 

keislaman yang relevan dengan tantangan zaman sekaligus berpihak pada 

nilai-nilai kemanusiaan universal. 



 


